
Supplément au CC n° 148 hiver 2014

Histoire
Vénus dans l'Antiquité (suite)

Jean-Luc & Maryse Fouquet

Voici la suite de l'article paru aux pages 25 et 26 du n° 148 des Cahiers Clairaut

L'influence de Vénus sur la vie
des hommes
L'allusion à Vénus dans le proverbe qui suit, cité
par Aulu-Gelle (Nuits Attiques 13, 11) prouve bien
que les Romains gardent l'habitude de lever les
yeux vers le ciel : « On ne sait ce que Vesper doit
apporter le soir avec lui ». On suggérait ainsi l'idée
qu'il faut attendre la fin de la journée avant de la
juger.
Influencés par la théorie des Stoïciens qui
défendaient l'idée d'une interdépendance entre tous
les éléments de l'univers, célestes et terrestres
(théorie de la sympathie universelle), les écrivains
romains se plaisent à montrer combien la
connaissance du ciel est importante. Ainsi Pline
l'Ancien dénonce les inconvénients qui résultent du
fait de « laisser de côté l'astronomie et ses
subtilités » (cf. N. H. 18, 205). Il ajoute : « Il faut
avouer que l'agriculture dépend surtout du ciel. »
Cet écrivain agronome affirme en effet que « si le
lever de Vénus, Jupiter ou Mercure survient le
même jour que celui de Sirius, le miel sera de
qualité exceptionnelle » (N.H. 11,37)
Il assure encore que Vénus provoquerait « la rosée
fécondante » (Ibid., 38 et 66).
S'il est vrai que Pline admet, avec les Stoïciens, une
influence des astres sur les phénomènes météo-
rologiques, il est toutefois difficile de ne pas
rapprocher l'épithète « fécondante » de l'épisode de
la naissance mythique de Vénus, ce qui nous
conduirait à voir plus un jeu d’interférences entre
les attributs de la déesse et les traits de la planète
qu'un regard scientifique. L'humour avec lequel
Pline parle parfois de ses conseils donnés au
cultivateur, les critiques qu'il émet à l'égard de
l'astrologie, son refus de reconnaître aux astres un
pouvoir sur la destinée de chaque être humain,
responsabilité qui sera rejetée plus tard par Saint-
Augustin dans Les Confessions, nous invitent à la
prudence quant à l'interprétation de cette influence
bienfaitrice de Vénus. De même lorsque Virgile
évoque l'étoile du matin qui « imprègne les terres de

rosée » dans les Géorgiques, est-ce un adepte du
stoïcisme qui parle ou un poète ?
Malgré les nombreuses oppositions, l’astrologie
dont le berceau était la Chaldée s'introduit néan-
moins à Rome et exerce une influence sur les
mœurs et la littérature de la société impériale. Ovide
semble bien assigner à Vénus un rôle exprimé dans
le langage des astrologues dans cet avertissement
qu’il donne à l’un de ses personnages : « Tu es né
malheureux (telle fut la volonté divine) et nulle
étoile favorable et bienfaisante ne présida à ta
naissance : en cette heure ne brillèrent ni Vénus ni
Jupiter ; la Lune ni le Soleil ne furent en un lieu
propice ; il ne te présenta pas des feux bien situés
celui que la brillante Maïa enfanta pour le grand
Jupiter. Sur toi pesèrent Mars et le vieillard porteur
de faux (Saturne) astres cruels garants de nulle
paix. »
En effet, l'astrologie hellénique avait réparti les
influences favorables ou non des planètes suivant
une alternance régulière : Saturne funeste, Jupiter
favorable, Mars funeste, Vénus favorable, enfin
Mercure variable selon les signes.
On retrouve la référence à cette valorisation quand
Juvénal dénonce chez les femmes l'engouement
pour les consultations astrologiques (Satire 6) :
« Encore ignorent-elles, celles-là, ce dont les
menace l'astre sinistre de Saturne, en quelle
conjonction Vénus est favorable, quels sont les mois
dommageables ou avantageux. Mais souviens-toi
d'éviter jusqu'à la rencontre de celle entre les mains
de qui tu aperçois un calendrier... ».
Du divorce sans cesse accru entre la religion
nationale romaine et la réflexion des milieux
cultivés naît une forme de « religion cosmique »
que Cicéron, par exemple, s'attache à défendre
notamment dans son traité « De la nature des
dieux », où l'origine céleste de l'âme humaine et sa
parenté avec les astres deviennent admises dans la
plupart des écoles philosophiques. C'est cette
alliance de la Raison et de la Beauté dans le ciel qui
séduit Cicéron ainsi que Sénèque qui, à son tour,
exalte la connaissance du monde. « Pénible est la



Supplément au CC n° 148 hiver 2014

route qui mène de la Terre à la voûte étoilée » dit-il
dans Hercule furieux. Vénus est une étape dans ce
voyage de l'âme : sur cette planète, cette dernière se
chargerait des vibrations passionnelles et elle y
abandonnerait la concupiscence.

Vénus dans le ciel des poètes
Le lever de Vénus dans la fraîcheur de l'aube et son
coucher au crépuscule est un moment privilégié qui
a suscité l'inspiration des poètes latins qui
multiplient les évocations qui témoignent de leur
fascination pour le spectacle du ciel.
« Parcourons les fraîches campagnes aux premières
lueurs de Lucifer » (Virgile, Géorgiques)
Le même poète interpelle l'étoile du matin :
« Toi, Lucifer, ramène en le précédant le jour
bienfaisant » (Bucoliques).
Ovide, lui, emploie une image militaire de caractère
bien romain :
« Lucifer rassemble la troupe des étoiles et quitte le
dernier la garde du ciel » (Ovide, Métamorphoses).
Ces vers ajoutent un argument confirmant l'étymo-
logie de la dénomination ancienne de l'étoile du
matin, Iubar : « celui qui impulse », « l'incitateur ».
Épithètes et métaphores caractérisant l'étoile ne
relèvent pas simplement d’un projet littéraire mais
sont choisies avec le souci de respecter les obser-
vations et les connaissances astronomiques de
l’époque. L'analyse qu'André Le Bœuffle dans « Le
ciel des Romains » fait d'un des adjectifs associés au
nom de l'étoile du soir permet de prendre
conscience de cette pluridisciplinarité des textes
latins. En effet, si Vesper est qualifiée de « piger »,
adjectif latin qui signifie « paresseuse », c'est tout
d'abord pour une raison savante. En effet, le
mouvement propre de la planète Vénus est inverse
du mouvement général de la sphère céleste, pendant
une grande partie de sa visibilité vespérale ; donc,
son déplacement apparent, qui résulte de la
combinaison de ces deux mouvements contraires,
semble lent. Ensuite,  dans l'imaginaire plus réaliste
des profanes, c'est parce que l'astre, se montrant aux
paysans qui achèvent leurs travaux du jour, fait
figure « d'ouvrier de la onzième heure » et aussi
parce qu'il revient trop lentement au gré des amants
pour annoncer une nuit voluptueuse (comme le
disent Catulle (poème 62) et Sénèque (Médée).
  La vie des Romains est rythmée par les astres et
une attention toute particulière est accordée à
Vénus ; pour Virgile, la vie pastorale est souvent
associée aux mouvements de celle qui prendra pour
nom « étoile du berger » :

« ...jusqu'au moment de rassembler les moutons au
bercail et de rendre l'appel au signal de Vesper »
(Bucoliques)
« …rentrez au bercail, vous êtes rassasiées, voici
Vesper, rentrez, mes chèvres. » (Bucoliques)
Et dans trois passages des Géorgiques, le poète
évoque successivement les abeilles, les veaux et les
oiseaux.
« Quand Vesper les a invités à cesser de butiner ».
« Quand Vesper ramène les veaux de la pâture au
logis. »
« Quand Vesper les chasse des montagnes » et dans
l'Énéide  « Vesper viendra fermer l'Olympe (le ciel)
et conclure le jour. »
C'est Sénèque, encore, qui évoque Vesper comme
guide de la nuit : « Vesper appelle les feux noctur-
nes » (Thyeste, 795). Pour Ovide, c’est l’appel des
hommes au travail.
Tout naturellement, grâce à son éclat et aux attributs
de la déesse mythique, la planète est associée à la
beauté ; on trouve trace de cet attribut dans les
différents genres littéraires : poésie, récit épique et
texte théâtral.
Horace (Odes), évoque un jeune homme comparé à
l'étoile brillante : « Toi, semblable au pur éclat de
Vesper... ». Dans l'Énéïde, c'est à l'étoile du matin
que ressemble Pallas, le beau compagnon d'Enée.
Enfin, Sénèque, dans Phèdre, compare successive-
ment Hippolyte à l'une et à l'autre.
  
Un saut dans le temps, pour écouter la touchante
leçon d'astronomie du berger à sa bien-aimée et
suivre dans le ciel provençal la course amoureuse de
la belle Maguelonne.
« Mais la plus belle de toutes les étoiles, maîtresse,
c'est la nôtre, c'est l’Étoile du berger, qui nous
éclaire à l'aube quand nous sortons le troupeau, et
aussi le soir quand nous le rentrons. Nous la
nommons encore Maguelonne, la belle Maguelonne
qui court après Pierre de Provence (Saturne) et se
marie avec lui tous les sept ans. »
 Alphonse Daudet: Les étoiles (récit provençal)
dans Lettres de mon moulin
 
C'est bien la planète Vénus qui apparaît, resplendis-
sante, pour clore le poème de Verlaine dont voici le
premier et le dernier vers dans « L'heure du berger »
       «  La lune est rouge au brumeux horizon ;

[ … ]
           Blanche, Vénus émerge, et c'est la Nuit. »
  « Paysages tristes » dans  « Poèmes saturniens »
On peut toutefois ici s'interroger sur le sens de cette
apparition : l'heure du berger, c’est celle où la
présence de Vénus dans le ciel nocturne marque
pour l'amant l'espoir de se voir accorder les faveurs



Supplément au CC n° 148 hiver 2014

de celle qu'il aime. Pourtant, aucune évocation à
l'amour heureux. Dans ce poème qui prend place
dans un ensemble de textes dans lesquels la
référence à Saturne fait plutôt planer le malheur,
Verlaine voudrait-il faire entendre ironiquement que
la seule beauté qui se dévoile pour lui, amoureux
peu comblé, est celle de l'étoile ?

Voici les deux premières strophes et la sixième de
« Crépuscule », poème des Contemplations, de
Victor Hugo :

L'étang mystérieux, suaire aux blanches moires,
Frissonne ; au fond du bois, la clairière apparaît ;
Les arbres sont profonds et les branches sont noires ;
Avez-vous vu Vénus à travers la forêt ?

Avez-vous vu Vénus au sommet des collines ?
Vous qui passez dans l'ombre, êtes-vous des amants ?
Les sentiers bruns sont pleins de blanches
mousselines ;
L'herbe s'éveille et parle aux sépulcres dormants.

La forme d'un toit noir dessine une chaumière ;
On entend dans les prés le pas lourd du faucheur ;
L'étoile aux cieux, ainsi qu'une fleur de lumière,
Ouvre et fait rayonner sa splendide fraîcheur.

Dans  cette clarté vague qui teinte la scène de
fantastique, Vénus paraît dans sa dualité car dans
chacune des sept strophes, le thème de l'amour est
uni à un mot évoquant la mort (on relèvera dans les
trois premières strophes : Suaire et Vénus, Vénus et
Sépulcres ; tombe et aimez-vous. Ce poème est bien
une invitation à l'amour (« Dieu veut que l'on ait
aimé ») mais ce sont les morts qui adressent cette
prière aux vivants.

C'est dans Stella (les Châtiments) que Vénus va
s'épanouir dans la mythologie hugolienne.

Je m'étais endormi la nuit près de la grève.
Un vent frais m'éveilla, je sortis de mon rêve,
J'ouvris les yeux, je vis l'étoile du matin.
Elle resplendissait au fond du ciel lointain
Dans une blancheur molle, infinie et charmante.
Aquilon s'enfuyait emportant la tourmente.
L'astre éclatant changeait la nuée en duvet.
C'était une clarté qui pensait, qui vivait ;
Elle apaisait l'écueil où la vague déferle ;
On croyait voir une âme à travers une perle.
Il faisait nuit encor, l'ombre régnait en vain,
Le ciel s'illuminait d'un sourire divin.
La lueur argentait le haut du mât qui penche ;
Le navire était noir, mais la voile était blanche ;
Des goélands debout sur un escarpement,

Attentifs, contemplaient l'étoile gravement
Comme un oiseau céleste et fait d'une étincelle.
L'océan, qui ressemble au peuple, allait vers elle,
Et rugissant tout bas, la regardait briller,
et semblait avoir peur de la faire envoler.
Un ineffable amour emplissait l'étendue.
L'herbe verte à mes pieds frissonnait éperdue.
Les oiseaux se parlaient dans les nids ; une fleur
Qui s'éveillait me dit : c'est l'étoile ma sœur.
Et pendant qu'à longs plis l'ombre levait son voile,
J'entendis une voix qui venait de l'étoile
et qui disait : Je suis l'astre qui vient d'abord.
Je suis celle qu'on croit dans la tombe et qui sort.
Je suis le caillou d'or et de feu que Dieu jette,
Comme avec une fronde, au front noir de la nuit.
Je suis ce qui renaît quand un monde est détruit.
O nations! je suis la Poésie ardente.
J'arrive. Levez-vous, vertu, courage, foi !
Penseurs, esprits, montez sur la tour, sentinelles !
Paupières, ouvrez-vous, allumez-vous, prunelles,
Terre, émeus le sillon, vie, éveille le bruit,
Debout, vous qui dormez! Car celui qui me suit,
Car celui qui m'envoie en avant la première,
C'est l'ange Liberté, c'est le géant Lumière !

Dans ce poème où la parole est donnée à l'étoile-
poésie, Vénus incarne la Poésie elle-même, devient
symbole des valeurs et combats les plus chers à
Victor Hugo : de même que l'étoile triomphera de la
nuit, la poésie préparera la renaissance de la Liberté.
L'image utilisée par Hugo, douze ans auparavant,
dans un fragment du Rhin (Lettre IV) pour évoquer
Vénus annonçait déjà ce rôle de guide qu'il allait lui
assigner.
« Dans un milieu limpide, bleu, sombre, éblouis-
sant, mélange ineffable de perle, de saphir et
d'ombre, Vénus resplendissait, et son rayonnement
magnifique versait sur les champs et les bois... une
sérénité, une grâce et une mélancolie inexprimables.
C'était comme un œil céleste amoureusement ouvert
sur ce beau paysage endormi. »

Comme la Lune, qui croît et décroît, semble
disparaître et renaître lors d’une lunaison, Vénus, au
cours de son cycle, scintille le soir puis s’estompe
pour réapparaître plus tard le matin. Elle aussi se
donne et se dérobe et depuis les temps les plus
anciens, elle interroge et s’inscrit dans la dualité.
Présente alternativement à l’est et à l’ouest, elle
incarne tout naturellement la vie, la mort et donc la
renaissance. Symbole de l’amour et de la féminité,
elle peut aussi prendre les attributs de la guerrière.
On comprendra enfin que ce berger céleste qui,
pour les premiers peuples de pâtres nomades,
montrait la route aux étoiles se trouve investi par les
poètes de la mission de guide.



Supplément au CC n° 148 hiver 2014

Bibliographie :
Le ciel des Romains d’André Le Bœuffle, éditions De Boccard 1989 (ouvrage publié avec le concours du CNRS).
L’astronomie dans l’Antiquité classique, Actes du colloque tenu à l’Université de Toulouse – Le Mirail du 21 au 23
octobre 1977, éditions Les Belles Lettres 1979
Les noms latins d’astres et de constellations d’André Le Bœuffle, éditions Les Belles Lettres 1977
Astronymie, les noms des étoiles d’André Le Bœuffle, éditions Burillier 1996
Dictionnaire de la mythologie grecque et romaine de Pierre Grimal, éditions des Presses Universitaires de France 1976
L’image du Monde des Babyloniens à Newton de Arkan Simaan et Joëlle Fontaine, ADAPT éditions 1999
Images du Monde, Les mille et une façons de représenter l’Univers avant Galilée d’Edith et François-Bernard Huyghe,
éditions J-C Lattès 1999
L’astronomie des Anciens de Yaël Nazé, éditions Belin – Pour la science 2009
L’Univers, les Dieux et les Hommes, Récits grecs des origines de Jean-Pierre Vernant, éditions du Seuil 1999
100 personnages clés de la mythologie de Malcolm Day, éditions France – Loisirs 2009
Mythologie grecque, éditions Toubi’s 1995
Histoires d’étoiles, les merveilleuses légendes du ciel de l’Antiquité de Marie – Françoise Serre, éditions Pierre Bourge
1987
Vénus devant le Soleil, un livre coordonné par Arkan Simaan, éditions Vuibert / ADAPT 2003
Illuminations, Cosmos et esthétique de Jean-Pierre Luminet, éditions Odile Jacob 2011
Les poètes et l’univers de Jean-Pierre Luminet, Le cherche midi éditeur 1996
Dictionnaire des symboles de Jean Chevalier et Alain Gheerbrant, éditions Robert Laffont
Les structures anthropologiques de l’imaginaire de Gilbert Durand, éditions Dunod 1992
Les lettres latines de Morisset et Thévenot, éditions Magnard
Les contemplations de Victor Hugo, éditions Classiques Garnier
Œuvres poétiques de Paul Verlaine, éditions Garnier
Les lettres de mon moulin d’Alphonse Daudet


